
revista.nullius@utm.edu.ec

Vol. 6, Núm. 2 (154-166): Julio-Diciembre, 2025 DOI: 10.33936/nullius.v6i2.7971

Nullius: Revista de pensamiento crítico en el ámbito del Derecho

e-ISNN 2737-6125

154

Revista de pensamiento crítico en el ámbito del Derecho

Indigenous movements and human rights from the year 2000 to the 
present

Movimientos indígenas y los derechos humanos desde el año 2000 
frente a la evolución hasta la actualidad

Citacion sugerida: Guerrero Muñoz, G. & 
Meléndez Vega, R. (2025).  Movimientos 
indígenas y los derechos humanos desde 
el año 2000 frente a la evolución hasta la 
actualidad Nullius, 6 (2), 154-166. https://
doi.org/10.33936/nullius.v6i2.7971

Autores

Recibido: 12/10/2025
Aceptado: 11/12/2025
Publicado: 15/12/2025

Investigadores independientes, Quito, 
Ecuador.

Resumen
El artículo analiza la evolución de los movimientos indígenas desde el año 2000 
hasta la actualidad, con énfasis en la defensa de los derechos humanos en un contexto 
de transformaciones sociales y políticas. Examina cómo las movilizaciones 
sociales influyeron en la reorganización de las estructuras indígenas y en el 
reconocimiento de derechos colectivos incorporados en la Constitución de 2008, 
especialmente los relacionados con identidad, autodeterminación y participación. 
Se destaca el fortalecimiento organizativo y la consolidación de un movimiento 
político propio como vía para canalizar demandas históricas frente a modelos 
económicos excluyentes. La investigación subraya la persistente vulneración de 
derechos de la población indígena, reflejada en el acceso limitado a educación, 
vivienda y justicia. Aunque existe un marco normativo nacional e internacional, 
se evidencia una brecha entre la normativa y su aplicación efectiva, condicionada 
por barreras institucionales y limitaciones de recursos. Algunos casos llevados 
a instancias internacionales muestran avances en responsabilidad y reparación, 
aunque con dificultades en su implementación. Metodológicamente, el estudio 
adopta un enfoque cualitativo basado en entrevistas, análisis documental y revisión 
de sentencias y memorias orales. Finalmente, se concluye que, pese a divisiones 
internas, existe una convergencia sostenida en la defensa de los derechos humanos, 
la protección del territorio y la diversidad cultural indígena.

Palabras clave: Indígenas, Política, Derechos Humanos. 

Abstract
This article analyzes the evolution of Indigenous movements from 2000 to the 
present, with an emphasis on the defense of human rights within a context of social 
and political transformations. It examines how social mobilizations influenced 
the reorganization of Indigenous structures and the recognition of collective 
rights enshrined in the 2008 Constitution, particularly those related to identity, 
self-determination, and participation. The article highlights the strengthening of 
Indigenous organizations and the consolidation of their own political movement 
as a means of channeling historical demands against exclusionary economic 
models. The research underscores the persistent violation of the rights of 
Indigenous populations, reflected in their limited access to education, housing, 
and justice. Although a national and international legal framework exists, a gap 
is evident between the regulations and their effective implementation, hampered 
by institutional barriers and resource limitations. Some cases brought before 
international bodies show progress in accountability and reparations, although 
implementation remains challenging. Methodologically, the study adopts a 
qualitative approach based on interviews, document analysis, and a review of 
court rulings and oral testimonies. Finally, it is concluded that, despite internal 
divisions, there is a sustained convergence in the defense of human rights, the 
protection of the territory and indigenous cultural diversity.

Keywords: Indigenous People, Politics, Human Rights.

Gustavo David Guerrero Muñoz iD

davidnav84@gmail.com

Rubí Massiel Meléndez Vega iD

mas_he@hotmail.es

https://doi.org/10.33936/nullius.v6i2.7971
mailto:revista.nullius%40utm.edu.ec?subject=
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/legalcode.es
mailto:jchavarria@pucem.edu.ec
https://orcid.org/0009-0005-5994-8757
https://orcid.org/0009-0000-3264-2217


revista.nullius@utm.edu.ec Vol. 6, Núm. 2 (154-166): Julio-Diciembre, 2025 DOI: 10.33936/nullius.v6i2.7971

155 Nullius: Revista de pensamiento crítico en el ámbito del Derecho

e-ISSN 2737-6125Revista de pensamiento crítico en el ámbito del Derecho

https://revistas.utm.edu.ec/index.php/revistanullius

Introducción

Desde inicios del siglo XXI, el movimiento indígena ecuatoriano 
se consolida como un actor político y jurídico central en la 
disputa por el reconocimiento efectivo de los derechos humanos 
y colectivos de los pueblos y nacionalidades indígenas. La 
transformación del sistema agrario y la progresiva destrucción 
del modelo campesino tradicional constituyen un prerrequisito 
inmediato para la visibilización y reorganización de estos 
pueblos como sujetos de derechos, en el marco de las garantías 
previstas en los artículos 6, 171 y 257 de la Constitución de la 
República del Ecuador (Asamblea Nacional Constituyente, 
2008). No obstante, persiste una brecha entre el reconocimiento 
constitucional y convencional de los derechos colectivos y su 
realización material en contextos de conflictividad territorial, 
extractivismo y exclusión histórica (Larrea & Muñoz, 2000).

El problema central que aborda este estudio radica en la 
tensión entre el reconocimiento normativo de los derechos de 
los pueblos indígenas y la efectividad de tales derechos frente 
a las dinámicas políticas, económicas y sociales desarrolladas 
en Ecuador desde el año 2000 hasta la actualidad. A pesar de la 
ampliación del catálogo de derechos colectivos y de la progresiva 
constitucionalización del pluralismo jurídico, los pueblos 
indígenas continúan enfrentando vulneraciones sistemáticas 
en ámbitos como la consulta previa, la autodeterminación, la 
jurisdicción indígena y la protección de sus territorios (Acosta, 
2014; Pérez, 2020). En este contexto, la investigación se centra 
en analizar la articulación entre los movimientos indígenas, las 
acciones judiciales nacionales e internacionales y la evolución 
del reconocimiento y protección de los derechos humanos de los 
pueblos indígenas en Ecuador durante el periodo 2000–2025.

Diversos estudios han analizado el surgimiento y consolidación 
del movimiento indígena ecuatoriano como actor sociopolítico 
desde finales del siglo XX, destacando su capacidad de articulación 
organizativa y su incidencia en procesos constituyentes (Larrea 
& Muñoz, 2000; Martínez, 2018). La literatura nacional e 
internacional examina aspectos como la participación indígena 
en movilizaciones masivas, la conformación de organizaciones 
de segundo y tercer grado y la construcción de agendas centradas 
en los derechos colectivos y la plurinacionalidad (Macas, 
2011; Sánchez, 2022). Sin embargo, se advierten vacíos en 
el análisis sistemático de la relación entre la evolución de la 
agenda de derechos humanos de los pueblos indígenas y los 
cambios constitucionales de 2008, así como en el estudio del 
papel que desempeñan las acciones judiciales constitucionales, 
contencioso-administrativas y las demandas ante organismos 
internacionales como herramientas de defensa y expansión de 
dichos derechos (Vargas, 2019; Zambrano, 2023).

La investigación se justifica, en el plano teórico, por su aporte 
a la comprensión de la interacción entre el constitucionalismo 
transformador, el pluralismo jurídico y los movimientos sociales 
indígenas, al vincular la evolución del movimiento indígena con 
la construcción jurisprudencial de los derechos colectivos y de 
los estándares de protección derivados de la Corte Constitucional 
y del Sistema Interamericano de Derechos Humanos. En el plano 
práctico, ofrece insumos analíticos para operadores de justicia, 
organizaciones indígenas y entidades públicas, al sistematizar 
estrategias litigiosas, decisiones relevantes y patrones de 
respuesta institucional frente a las reivindicaciones de derechos. 

Desde una perspectiva social y jurídica, el estudio resulta 
pertinente para evaluar el grado de cumplimiento de las 
obligaciones estatales en materia de derechos humanos de los 
pueblos indígenas y su impacto en políticas públicas, diseño 
institucional y garantía efectiva de la plurinacionalidad y la 
interculturalidad en el Ecuador contemporáneo. La pregunta de 
investigación que orienta este trabajo es: ¿cómo ha incidido el 
movimiento indígena ecuatoriano, desde el año 2000 hasta la 
actualidad, en la configuración y efectividad de los derechos 
humanos y colectivos de los pueblos indígenas en el marco del 
ordenamiento constitucional vigente?

El objetivo general del estudio es analizar la relación entre el 
movimiento indígena ecuatoriano, la evolución de los derechos 
humanos y colectivos de los pueblos indígenas y el uso de 
acciones judiciales en el periodo 2000–2025, con el fin de 
comprender el grado de efectividad de dichos derechos en el 
marco constitucional vigente. Para alcanzar este propósito, se 
plantean los siguientes objetivos específicos: describir el proceso 
de organización y consolidación del movimiento indígena 
ecuatoriano desde el año 2000, identificando hitos políticos 
y jurídicos relevantes; examinar las principales reformas 
constitucionales y desarrollos normativos relativos a los 
derechos de los pueblos y nacionalidades indígenas; sistematizar 
y analizar las acciones judiciales vinculadas a la protección de 
los derechos de los pueblos indígenas; e identificar las brechas 
entre el reconocimiento normativo y la garantía efectiva de estos 
derechos, junto con los factores que condicionan el cumplimiento 
de las obligaciones estatales.

Metodología

La investigación se desarrolló bajo el paradigma interpretativo-
crítico, orientado a comprender los significados atribuidos por los 
actores sociales a los procesos de movilización indígena y defensa 
de los derechos humanos, así como a analizar las estructuras de 
poder que condicionan dichos procesos. Este enfoque permitió 
reconocer la experiencia subjetiva de los líderes y comunidades 
indígenas como fuente legítima de conocimiento jurídico y 

mailto:revista.nullius%40utm.edu.ec?subject=
https://doi.org/10.33936/nullius.v6i2.7971
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/legalcode.es
https://revistas.utm.edu.ec/index.php/revistanullius


Indígenas y Derechos Humanos: Evolución desde el 2000
Guerrero y Meléndez, 2025

e-ISNN 2737-6125

156Nullius: Revista de pensamiento crítico en el ámbito del Derechorevista.nullius@utm.edu.ec

Vol. 6, Núm. 2 (154-166): Julio-Diciembre, 2025 DOI: 10.33936/nullius.v6i2.7971

social, en correspondencia con la metodología aplicada a los 
estudios socio jurídicos contemporáneos.

El estudio adoptó un enfoque cualitativo, al priorizar el análisis 
de los discursos, experiencias y prácticas políticas de las 
organizaciones y pueblos indígenas del Ecuador. Su propósito 
fue describir y explicar la manera en que los movimientos 
indígenas, desde el año 2000 hasta la actualidad, han incidido en 
el reconocimiento y ejercicio efectivo de los derechos humanos y 
colectivos. En función de estos objetivos, se estableció un diseño 
no experimental, de tipo transversal y basado en estudios de 
caso, considerando que no se manipularon variables, sino que se 
analizaron los procesos organizativos y jurídicos en su contexto 
natural, mediante la triangulación entre fuentes documentales, 
testimonios y sentencias judiciales.

La población objeto de estudio estuvo compuesta por actores 
vinculados al movimiento indígena nacional, particularmente 
dirigentes, líderes y participantes en procesos de defensa 
de derechos humanos pertenecientes a organizaciones 
representativas de la Sierra centro y la Amazonía. Para la selección 
de los informantes se aplicó un muestreo no probabilístico de tipo 
intencional, de acuerdo con los criterios de relevancia, trayectoria 
y disponibilidad. La muestra se conformó por dos líderes de 
amplio reconocimiento y participación activa en las estructuras 
de la CONAIE y la CONFENIAE, quienes consintieron 
voluntariamente participar en el proceso investigativo y aportaron 
testimonios vinculados con la defensa de derechos colectivos, la 
consulta previa, los conflictos territoriales, los mecanismos de 
reparación y las estrategias políticas.

La recolección de información se basó en tres técnicas principales: 
entrevistas estructuradas, análisis documental y revisión 
jurisprudencial. Las entrevistas, aplicadas en formato presencial 
y virtual, se estructuraron en cinco ejes temáticos: derechos 
colectivos y autodeterminación, conflictos territoriales, violencia 
institucional, alianzas internacionales y litigio estratégico 
ante órganos como la Comisión Interamericana de Derechos 
Humanos (CIDH). El análisis documental se apoyó en la revisión 
de fuentes normativas nacionales e internacionales, sentencias y 
acciones constitucionales de la Corte Constitucional, así como en 
doctrina académica y publicaciones científicas recientes. 

La revisión jurisprudencial contempló los principales 
precedentes sobre pueblos indígenas, incluyendo los casos 
“Sarayaku vs. Ecuador” (2012), “Chevron vs. Ecuador” (2011), 
la acción de protección interpuesta por Bartolo Tanguila Grefa 
y la acción extraordinaria de protección en materia de justicia 
indígena (Corte Constitucional, 2021). Estos casos permitieron 
contextualizar la evolución de la interpretación judicial sobre los 
derechos colectivos, el pluralismo jurídico y los estándares de 
reparación.

Para el análisis de los datos se aplicó la técnica de análisis de 
contenido temático, con procedimientos de codificación abierta 
y axial que permitieron identificar categorías relacionadas con 
autodeterminación, consulta previa, derechos territoriales y 
participación política. Se utilizó la triangulación metodológica 

para confrontar la información procedente de entrevistas, 
documentos normativos y sentencias judiciales, garantizando la 
coherencia interna del estudio y la validez de los hallazgos. 

Resultados

1. Historia de la estructura organizativa 

La estructura organizativa que crece gradualmente fomenta 
el surgimiento de nuevas representaciones a nivel regional y 
nacional, que muestran una clara convergencia entre la historia 
local y los procesos organizativos a gran escala, (Ruales, 2021). 
En 1972 nace en la sierra ECUARUNARI (Confederación de 
Pueblos Nacionales Kichwa del Ecuador), en 1980 CONFENIAE 
(Confederación de Pueblos Indígenas de la Amazonía 
Ecuatoriana) y a principios de los años 1980 la Confederación de 
Pueblos Nacionales del Ecuador, (Muñoz, 2025). 

En la lucha por la tierra le siguió el fortalecimiento de las 
organizaciones campesinas y el resurgimiento de procesos 
identitarios con profundo contenido étnico. Es importante 
resaltar el papel de la iglesia, los partidos políticos de izquierda, 
el Estado y las ONG basados en la (DUDH, 1948) en su art. 3 se 
refiere al “derecho a la vida, a la libertad y a la seguridad de su 
persona”, así como la declaración de la ONU sobre los derechos 
de los Pueblos Indígenas (DNUDPI) y el convenio 169 de la OIT, 
los que protegen los derechos culturales y territoriales. 

Es fundamental conocer que desde las organizaciones indígenas 
nació el brazo político Pachakutik confluyen tres tendencias; 
la propuesta de las organizaciones amazónicas de crear un 
movimiento político exclusivamente indígena, el acercamiento 
de las organizaciones montañesas y de la izquierda política a la 
creación de un movimiento político multiétnico; Idea de crear 
alianzas más amplias con tendencias progresistas impulsadas 
por actores sociales en las ciudades del sur del Ecuador. 
Posteriormente, fue bautizado “Pachakutik-Movimiento de 
Unidad Plurinacional Nuevo País” que refleja esos tres aspectos.

Para sistematizar los principales aportes de las organizaciones 
indígenas, con la academia en defensa de los derechos humanos, 
de los que son víctimas en las movilizaciones sociales en donde 
trataron de alzar la voz, o en exigencia de reivindicación de 
derechos, aunque en los últimos años han sido por incremento de 
combustibles con los gobiernos de turno, (Espinoza et al, 2021). 
Por lo tanto, se realiza un diagnóstico de la vulneración de los 
derechos la población indígena, pero esto lo más visible desde 
lo organizativo, tomando en cuenta que la población indígena es 
víctima de vulneración de derechos, sin acceso a la educación 
digna y una vivienda adecuada garantizando el buen vivir. 

Al plantear procedimientos jurídicos y administrativos, con 
base en recopilaciones académicas que determinen la eficacia 
y eficiencia en la protección de los derechos de la población 
indígena por medio de un método cualitativo, según los autores 
(Lara et al, 2024). Las organizaciones indígenas del Ecuador que 
en 1986 se convirtió en la Confederación de Pueblos Indígenas 
del Ecuador (CONAIE). A finales de los años 1980, la CONAIE 
se convirtió en la organización indígena más importante del país, 

mailto:revista.nullius%40utm.edu.ec?subject=
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/legalcode.es
https://doi.org/10.33936/nullius.v6i2.7971


revista.nullius@utm.edu.ec Vol. 6, Núm. 2 (154-166): Julio-Diciembre, 2025 DOI: 10.33936/nullius.v6i2.7971

157 Nullius: Revista de pensamiento crítico en el ámbito del Derecho

e-ISSN 2737-6125Revista de pensamiento crítico en el ámbito del Derecho

https://revistas.utm.edu.ec/index.php/revistanullius

con inteligencia indígena y liderazgo independiente capacitado 
en la lucha por la tierra y el reconocimiento, siendo las 
organizaciones indígenas antes detalladas las que se mantienen 
vigilantes a la no vulneración de los derechos humanos. 

2. Doctrina

Durante el siglo XX, se desarrollaron fuertes vínculos entre 
las organizaciones políticas de izquierda y las luchas sociales 
indígenas. Como señaló el historiador Marc Becker (2008), a 
quien hizo referencia el autor (Lalander, 2012) a ellos se unieron 
combatientes socialistas y comunistas en la década de 1920. 
Pero hasta ahora, los académicos generalmente han ignorado o 
subestimado los movimientos indígenas andinos junto con otros 
actores políticos no indígenas. 

La definición “programática” implica una cierta continuidad 
de la actividad pública, esta continuidad puede ser reconocida 
explícitamente por los propios actores antes de emprender 
tales acciones, o puede ser su resultado final (a los ojos del 
analista u otros participantes), independientemente de lo que 
los protagonistas pensaron que hicieron. Estas diferencias 
programáticas se vuelven aún más visibles y marcadas cuando 
es necesario pasar de lemas y referencias generales a directrices 
programáticas a definiciones más precisas de programas, 
proyectos y prácticas gubernamentales. Pero estas diferencias de 
programación no son suficientes para comprender el conflicto. 
Además, es necesario el análisis de las diferencias relacionadas 
con el liderazgo político mismo, es decir, gestionar el equilibrio 
de poder entre actores, organizaciones y líderes en los procesos 
políticos. 

Por tanto, el enfoque analítico tiene en cuenta ambas dimensiones; 
tanto el horizonte de la sociedad, que observan los participantes, 
como el equilibrio de fuerzas en el proceso político, donde 
ambos protagonistas no son los únicos actores. En cuanto a la 
delimitación de la investigación, cabe aclarar que el objetivo 
no es analizar el socialismo o la democracia del siglo XXI en 
el Ecuador. El objetivo es más limitado, explicar las tensiones 
y diferencias entre las posiciones políticas del movimiento 
indígena principalmente la CONAIE y Gobiernos de Turno 
(Andrade, 2023). 

Algunas de estas divisiones, de naturaleza social, cultural, 
política y económica, han sido evidentes a lo largo de la historia; 
sin embargo, se han profundizado de manera significativa a 
partir del año 2007. Los principales desacuerdos identificados 
se relacionan con el dilema transcultural, los enfrentamientos en 
torno al modelo extractivista, las distintas concepciones sobre la 
movilización social, las discrepancias en la política agrícola y la 
exclusión progresiva de determinados sectores dentro del propio 
movimiento indígena.

3. Responsabilidades y sus implicaciones 

Se basa en la obligación legal de una persona o entidad de 
compensar a otra por daños o perjuicios causados por sus 
acciones u omisiones, en el contexto del Movimiento Indígena, 
afirma (Romero, 2023) la responsabilidad civil puede surgir de 
diversas formas. Entre ellos se consideran los daños ambientales, 
frente a la contaminación, deforestación o degradación de 
recursos naturales causados por actividades o políticas que 
afectan a las comunidades indígenas. Por otra parte, están las 
violaciones de derechos humanos, como los desalojos forzosos, 
discriminación, violencia o persecución contra pueblos indígenas 
e incumplimiento de acuerdos o tratados que reconocen los 
derechos y protecciones de los pueblos indígenas.

4. Casos destacados

Para (García, 2021) desde el año 2000, ha habido varios casos 
importantes relacionados con la responsabilidad del Movimiento 
Indígena y los derechos humanos, tenemos:

• Caso Sarayaku vs. Ecuador (2012), la Corte Interamericana 
de Derechos Humanos dictaminó que Ecuador era responsable de 
violar los derechos de la comunidad indígena Sarayaku al permitir 
la exploración petrolera en su territorio sin su consentimiento.

• Caso Chevron vs. Ecuador (2011), en relación al tribunal 
ecuatoriano encontró a Chevron responsable de contaminación 
ambiental en la Amazonía ecuatoriana, que afectó a varias 
comunidades indígenas. 

• Caso Maya Q’eqchi’ vs. Guatemala (2015), que fue resulto 
por parte de la Corte Interamericana de Derechos Humanos 
dictaminó que Guatemala era responsable de violaciones de 
derechos humanos contra el pueblo indígena durante el conflicto 
armado interno, (Veintimilla, 2022).

En los últimos años, ha habido una creciente tendencia hacia una 
mayor responsabilidad civil por las violaciones de los derechos 
de los pueblos indígenas. Esto se debe en parte al reconocimiento 
internacional de los derechos indígenas y al fortalecimiento de 
los movimientos indígenas en todo el mundo, (Ilaquiche, 2021). 
Las organizaciones indígenas y los defensores de derechos 
humanos están utilizando cada vez más los tribunales nacionales 
e internacionales para responsabilizar a los gobiernos, empresas 
y otras entidades por las violaciones de los derechos indígenas.

A pesar de los avances, los pueblos indígenas aún enfrentan 
desafíos para hacer valer su responsabilidad civil. Estos desafíos 
incluyen:

• Falta de acceso a la justicia

• Falta de recursos para litigar casos

mailto:revista.nullius%40utm.edu.ec?subject=
https://doi.org/10.33936/nullius.v6i2.7971
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/legalcode.es
https://revistas.utm.edu.ec/index.php/revistanullius


Indígenas y Derechos Humanos: Evolución desde el 2000
Guerrero y Meléndez, 2025

e-ISNN 2737-6125

158Nullius: Revista de pensamiento crítico en el ámbito del Derechorevista.nullius@utm.edu.ec

Vol. 6, Núm. 2 (154-166): Julio-Diciembre, 2025 DOI: 10.33936/nullius.v6i2.7971

• Influencia política de corporaciones y gobiernos

• Impunidad por violaciones de derechos humanos

Por lo tanto, la responsabilidad civil es una herramienta importante 
para responsabilizar a los actores estatales y no estatales por las 
violaciones de los derechos de los pueblos indígenas. Si bien se 
han logrado avances en los últimos años, todavía existen desafíos 
para garantizar que los pueblos indígenas tengan acceso efectivo 
a la justicia y reparación por los daños sufridos.

5. Implicaciones de las responsabilidades jurídicas

La responsabilidad civil presenta diversas implicaciones 
relevantes para el movimiento indígena y la protección de los 
derechos humanos. Según Chiliquinga (2020), este mecanismo 
jurídico constituye no solo una vía de reparación, sino también 
una herramienta de empoderamiento y visibilización colectiva. A 
través de su aplicación, los pueblos indígenas pueden reclamar 
justicia y exigir al Estado y a actores privados el cumplimiento de 
sus obligaciones derivadas del respeto a los derechos colectivos 
y a los compromisos internacionales en materia de derechos 
humanos.

En primer lugar, la reparación y compensación permiten restituir 
los derechos vulnerados mediante indemnizaciones económicas, 
devoluciones de tierras o medidas de rehabilitación integral 
dirigidas a las víctimas de violaciones de derechos humanos 
y de daños ambientales. Este componente busca restaurar las 
condiciones materiales y simbólicas afectadas por las acciones 
ilícitas cometidas contra las comunidades, garantizando una 
reparación que integre justicia y restitución efectiva.

En segundo término, la disuasión representa un efecto preventivo 
esencial. La posibilidad de ser responsabilizados civilmente 
desalienta a los actores estatales y no estatales de realizar 
conductas violatorias de derechos humanos o ambientales que 
afecten a los pueblos indígenas (Vélez, 2024). En consecuencia, 
la responsabilidad civil no solo repara hechos ya ocurridos, sino 
que previene nuevas vulneraciones al establecer consecuencias 
jurídicas concretas frente a actos de discriminación, despojo o 
contaminación ambiental.

De igual forma, la  responsabilidad civil  contribuye 
al  reconocimiento y protección de los derechos de los pueblos 
indígenas, consolidando el principio de que las violaciones 
de derechos humanos y colectivos no deben quedar impunes. 
La imposición de sanciones y la exigencia de reparación 
constituyen mensajes institucionales que refuerzan la validez 
de sus derechos dentro del ordenamiento jurídico nacional y del 
sistema interamericano. Al responsabilizar a los perpetradores, 
se reafirma que la dignidad y los territorios indígenas son bienes 
jurídicos protegidos.

Finalmente, el  empoderamiento  derivado de este instrumento 
legal brinda a las comunidades indígenas medios efectivos para 
hacer valer sus derechos, fortalecer sus propias instituciones y 
participar activamente en los procesos judiciales y políticos. 
La posibilidad de acudir a la justicia fortalece su autonomía y 

promueve una cultura de legalidad e igualdad sustantiva. En 
este sentido, la responsabilidad civil se convierte en un vehículo 
de transformación jurídica y social al servicio de la justicia 
intercultural y de la defensa integral de los pueblos indígenas.

6. Implicaciones para el Movimiento Indígena

La responsabilidad civil ha tenido un impacto significativo en 
el movimiento indígena, proporcionado un marco legal para 
responsabilizar a los gobiernos y empresas por las violaciones 
de los derechos indígenas, lo cual, ha ayudado a fortalecer 
los movimientos indígenas y su capacidad para defender sus 
derechos, contribuyendo al reconocimiento internacional de 
los derechos indígenas y a un mayor respeto por las culturas y 
tradiciones indígenas.

7. Desafíos y oportunidades

A pesar de los avances logrados, el Movimiento Indígena aún 
enfrenta desafíos para hacer valer la responsabilidad civil, pese 
a su perseverancia y ante tantas conquistas entre ellos tener su 
propia universidad pública, refiere (Herrera, 2022). Muchos 
pueblos indígenas carecen de acceso efectivo a los tribunales 
y otros mecanismos de reparación, debido a que su dirigencia 
trabaja en algunos casos en base a sus propias conveniencias 
y no colectivas, según las posturas políticas del momento. Los 
pueblos indígenas a menudo carecen de los recursos necesarios 
para litigar casos de responsabilidad civil, que pueden ser largos 
y costosos, ante ciertas organizaciones como ONGs que afirman 
apoyar a este grupo de la población ecuatoriana y los esfuerzos 
no son suficientes y el latente abandono de los gobiernos de 
turno, (Freire, 2024).

Las empresas y los gobiernos pueden utilizar su influencia 
política para evitar la responsabilidad o debilitar las protecciones 
de los derechos indígenas. Al abordar estos desafíos y aprovechar 
las oportunidades, el Movimiento Indígena puede continuar 
utilizando la responsabilidad civil como una herramienta 
poderosa para promover los derechos humanos y la justicia para 
los pueblos indígenas.

8. Sentencias frente a los Derechos Humanos de organi-
zaciones indígenas

8.1 Pueblo Indígena Kichwa “Unión Venecia” (Cokiuve)

El 5 de octubre de 2003, la Asamblea General del Pueblo Indígena 
Kichwa “Unión Venecia” (Cokiuve) decidió expulsar de su 
comunidad a Bartolo Tanguila Grefa por causar ciertos daños a 
la comunidad, entre ellos agredir sexualmente a una mujer de 
la misma comunidad, malversación de fondos dinero, quemando 
casas comunitarias y apoderándose de bienes comunitarios. Esta 
decisión de la comunidad se implementaría de inmediato debido 
a que “el señor Bartolo Tanguila Grefa se radicó en la ciudad de 
Tena en la provincia de Napo, (Corte Constitucional, 2010)

El 4 de junio de 2008, Bartolo Tanguila Grefa y su esposa Bethi 
Alit Grefa presentaron una solicitud de protección de título 
contra representantes de Unión Venecia (Cokiuve), un pueblo 
indígena Tapuy Kichwa, en dicha acción exigía que se les 

mailto:revista.nullius%40utm.edu.ec?subject=
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/legalcode.es
https://doi.org/10.33936/nullius.v6i2.7971


revista.nullius@utm.edu.ec Vol. 6, Núm. 2 (154-166): Julio-Diciembre, 2025 DOI: 10.33936/nullius.v6i2.7971

159 Nullius: Revista de pensamiento crítico en el ámbito del Derecho

e-ISSN 2737-6125Revista de pensamiento crítico en el ámbito del Derecho

https://revistas.utm.edu.ec/index.php/revistanullius

declararan dueños legales del inmueble ubicado en la parroquia 
Puerto Misahull, Cantón Tena, Provincia de Napo, debido a que 
Bartolo Tanguila Grefa y su familia convivieron en paz durante 
más de veinte años y posesión ininterrumpida del inmueble. El 
Juez Primero Civil de Napo negó la excepción de competencia en 
su decisión de 7 de diciembre de 2009, señalando que el artículo 
689 del Código de Procedimiento Civil preveía excepciones 
a ser evaluadas en una acción de título que otorgaba título yal 
demandado la comunidad indígena de abstenerse de realizar 
cualquier trabajo o actividad en el inmueble en cuestión. 

Por lo tanto, la Corte observa que la demandante es una comunidad 
indígena cuyo arraigo ancestral es reconocido por CODENPE 
como se menciona en el párrafo anterior y a la cual le fueron 
asignadas las tierras comunitarias conforme al párrafo anterior. 
Es por eso que esta comunidad, exigiendo medidas de protección 
urgentes, reclama que, según los hechos reconocidos por la 
constitución y los tratados internacionales de derechos humanos, 
los hechos que fueron objeto de una disputa de propiedad entre 
comuneros deben ser resueltos por su propia ley. 

Sin embargo, el tribunal señala en este caso extraordinario de 
defensa que la comunidad indígena demandante no se limita a 
impugnar la decisión del tribunal interno, sino que lo hace en 
relación con lo dispuesto en la sentencia posesión, como se 
señaló anteriormente en el párrafo 23. Por lo tanto, el tribunal 
analizó si las acciones legales mencionadas violan “el derecho 
de la comunidad indígena Cokiuve a ejercer funciones judiciales 
conforme a sus propias leyes, reconocidas en la constitución y en 
los tratados internacionales de derechos humanos”, (Benavides, 
2023).

El tribunal de la Corte Constitucional resolvió no considerar el 
restablecimiento de estas circunstancias al ordenamiento jurídico 
común para implementar el reconocimiento constitucional de los 
derechos de los pueblos indígenas, por lo que propone como 
medidas correctivas y anula las actuaciones y decisiones de 
Bartolo Tanguila Grefa y Bethy Grefa Tapuyn Cokiuve Cokiuve 
contra las autoridades indígenas por parte de la propietaria, en el 
juicio y organiza el escrito correspondiente. 

El aviso señala que las circunstancias que fueron materia de las 
sentencias impugnadas no están sujetas al derecho común y que 
deben ser conocidas y resueltas conforme a las costumbres y 
leyes indígenas de los Cokiuve establecidas por la constitución y 
los tratados internacionales de derechos humanos, para informar 
a las partes del litigio y a la Unidad Multifuncional Autorizada 
Holding, al Juzgado del Condado de Napo y a la Sala Civil y 
Comercial de la Corte Nacional sobre la presente decisión. d. 
Encomendar a la Secretaría General y a la secretaría técnica 
competente la coordinación de la traducción íntegra de la 
presente Sentencia al idioma Kichwa y su difusión.

8.2. Pueblo indígena Kichwa de Sarayaku vs. Ecuador

Durante la visita de la Corte Interamericana al territorio de 
Sarayaku, el presidente de la Corte cedió la palabra al secretario 
jurídico del presidente de la República del Ecuador del año 2012 
el Dr. Alexis Mera, escuchando varias declaraciones públicas, 
que hizo la siguiente manifestación, “le diré una cosa, no sólo 
personalmente, sino en nombre del presidente, quien me pidió 
que viniera, en mi opinión, no hay contradicción sobre la 
contaminación provocada por la empresa petrolera”. ¿Por qué? 

Porque todas las cosas que se informaron hoy, todas las pruebas, 
todas las perforaciones petroleras invasivas que ocurrieron en 
2003, (Macas & Huerta, 2023). El gobierno no es responsable 
de los acontecimientos de 2003; como gobierno se condenó 
todas las acciones que han ocurrido, los ataques, las acciones de 
las Fuerzas Armadas, las acciones contra la destrucción de los 
ríos, las cosas que el Estado ecuatoriano condenó y por lo cual 
se pidió una compensación, por eso pidió a la otra parte que se 
siente y trate de hablar sobre reparaciones.

El Estado está dispuesto a pagar a la comunidad cualquier 
compensación que le corresponda. Tanto es así que esta reunión 
se realizó a pedido del propio presidente de la República, se 
solicitó por escrito al presidente de la Corte Interamericana 
de Derechos Humanos que viniera a verificar la situación del 
pueblo Sarayaku y velara porque este gobierno fue el que echó 
a la petrolera. “Cuando llegamos hace 5 años, descubrimos que 
había todos estos incidentes y todos estos disturbios y había un 
problema importante en el bloque” enfatizo el secretario relator 
según publica el autor (Sanchez, 2023). 

Luego de visitar al pueblo Sarayaku, la Comisión de Derechos 
Humanos, el Congreso Nacional de la República del Ecuador 
publicó un informe el 8 de mayo de 2003 señalando que el 
Estado había violado la cláusula a través de los Ministerios de 
Ambiente, Energía y Minas, de conformidad con el artículo 84 
de la Constitución Política de la República, porque no consulta 
a la comunidad sobre planes y programas de investigación y 
aprovechamiento de los recursos naturales no renovables que 
se encuentran en estas tierras, que puedan afectarlas ecológica 
y culturalmente informó que la CGC ignoró el liderazgo de la 
OPIP al negociar con comunidades aisladas, (Fiallo, 2022).

También afirmó que el daño a la flora y fauna de la zona es una 
violación a los derechos humanos porque causó graves daños 
psicológicos a los niños de la comunidad que presenciaron el 
enfrentamiento. La detención de personal del ejército, policías y 
seguridad de la CGC y dirigentes de la OPIP que los acusaron de 
terroristas los sometió a violencia física que violó su privacidad, 
lo cual está prohibido en la constitución política de la república. 

mailto:revista.nullius%40utm.edu.ec?subject=
https://doi.org/10.33936/nullius.v6i2.7971
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/legalcode.es
https://revistas.utm.edu.ec/index.php/revistanullius


Indígenas y Derechos Humanos: Evolución desde el 2000
Guerrero y Meléndez, 2025

e-ISNN 2737-6125

160Nullius: Revista de pensamiento crítico en el ámbito del Derechorevista.nullius@utm.edu.ec

Vol. 6, Núm. 2 (154-166): Julio-Diciembre, 2025 DOI: 10.33936/nullius.v6i2.7971

Los informes del Congreso Nacional de la República, en los que 
se estableció que el Estado, a través del Ministerio de Ambiente 
y Energía y el Ministerio de Minería, violó el artículo 84, inciso 
5 de la Constitución Política de la República, al no. consultar 
comunidad sobre planes y programas para la exploración y uso de 
recursos naturales no renovables que se encuentran en aquellos 
terrenos que puedan afectarlos ambiental y culturalmente”. 

Esa comisión del Congreso también encontró que la CGC no 
tomó en cuenta la gestión de la OPIP durante las negociaciones. 
También confirmó los daños a la flora y fauna de la zona, 
concluyendo que se trató de una violación a los derechos 
humanos que causó graves daños psicológicos a los niños de 
la comunidad, tras el enfrentamiento con militares, policías 
y seguridad de la CGC, la detención de dirigentes de la OPIP, 
acusándolos de terroristas, quienes a su vez fueron víctimas de 
violencia física que vulneró su integridad personal, lo cual está 
prohibido en línea con la Constitución Política de la República e 
instrumentos vivos, cuya interpretación debe seguir la evolución 
del tiempo y las condiciones de vida actuales, (Martínez, 2022). 

Tal interpretación evolutiva es consistente con el artículo 29 de la 
Convención Americana y las reglas generales de interpretación 
establecidas por la Convención de Viena sobre el Derecho de los 
Tratados. En este sentido, el tribunal confirmó que al interpretar 
un contrato se consideran no sólo los acuerdos y documentos 
formalmente relacionados con él (artículo 31, párrafo 2 de la 
Convención de Viena), sino también el sistema en el que se 
registra el mismo documento a la OIT, Informe de la Comisión 
de Investigación sobre el incumplimiento por parte de Brasil del 
Convenio sobre Pueblos Indígenas y Tribales, 1989 (núm. 169) 
por parte de los Ingenieros del Distrito Federal de conformidad 
con el artículo 24 del Estatuto de la OIT (SENGE/ DF), 
GB.295/17; GB.304/14/7 (2006). 

El relator especial sobre la situación de los derechos humanos y 
libertades fundamentales de los pueblos indígenas agregó que “los 
estándares internacionales no establecen criterios preestablecidos 
para la creación de órganos y mecanismos que implementen el 
requisito de la consulta y deben responder a especificaciones y 
sistemas constitucionales” (Calvache, 2024). Sin embargo, se 
puede entender que la creación gradual de órganos y mecanismos 
pertinentes es una de las obligaciones derivadas del Convenio 
núm. 169 y de la ratificación de otras normas internacionales, 
teniendo en cuenta los requisitos mínimos de buena fe, 
idoneidad y representatividad discutidos anteriormente cuando 
estos mecanismos no existen formalmente, se deben establecer 
mecanismos transitorios o ad hoc para asegurar una consulta 
efectiva con los pueblos indígenas”. 

Una vez culminada la visita se concluyó que la idoneidad o 
apropiación de consultar a los pueblos indígenas a través de 
sus órganos representativos no sigue una fórmula única para 
todos, sino que depende en gran medida del alcance o alcance 
de la medida particular que se consulta, en el informe del Relator 
Especial sobre la situación de los derechos humanos y libertades 
fundamentales de los pueblos indígenas.

9. Acción Extraordinaria de Protección

Derecho aborigen: la naturaleza colectiva de la unidad de toma 
de decisiones en el proceso de justicia aborigen nos permite, en 
primer lugar, responder afirmativamente a la primera parte de la 
cuestión jurídica, es decir, quién es la autoridad que administra 
el derecho aborigen. En segundo lugar, facilita el control de la 
coexistencia de diferentes ámbitos jurídicos, como en este caso el 
consuetudinario y el indígena. En tercer lugar, permite el control 
constitucional de la responsabilidad y el deber de esta forma sui 
generis de poder para asegurar que sus actividades se rijan por 
sus normas, procedimientos y legislación propia, la constitución 
y los tratados internacionales sobre derechos humanos, (Corte 
Constitucional, 2020).

El tribunal actuará de inmediato, la justicia indígena es 
esencialmente conciliatoria y compensatoria porque su concepto 
de prestigio incluye un principio que organiza la convivencia del 
comportamiento y la comunidad. Avanzando en el análisis, nos 
remitimos al art 66 inciso 1 de la Constitución de la República, 
que reconoce y garantiza el derecho humano a la inviolabilidad 
de la vida. Constitucionalmente, la vida está protegida en sentido 
positivo como un derecho inherente a toda persona y al mismo 
tiempo un deber de la sociedad y especialmente del Estado, 
que es responsable de garantizarla y protegerla contra posibles 
amenazas. 

El artículo 3 de la Declaración Universal de Derechos Humanos 
también afirma que toda persona tiene derecho a la vida, a 
la libertad y a la seguridad. Por tanto, según la doctrina y 
jurisprudencia internacional, la protección jurídica de la vida 
incluye dos dimensiones: la primera, una dimensión negativa, 
por la cual se prohíbe al Estado atentar contra vidas humanas; 
y la segunda dimensión, positiva, que obliga a las instituciones 
estatales a crear un sistema de protección que sancione todos 
los atentados contra la vida, independientemente de su origen 
público o privado y sin distinguir entre las partes involucradas. 
Esto último significa que el Estado debe sancionar todo atentado 
a la vida, independientemente de la raza, género, credo o 
comunidad, nacionalidad o pueblo indígena del agresor y/o 
agresor. Una de las bases que legitima las actividades jurídicas 
del Estado dentro del orden constitucional actual es la creación 
de garantías integrales que protejan el derecho de las personas a 
la vida y a la dignidad humana. 

En este sentido, a diferencia de la legislación indígena y 
nacional, donde se protege la vida humana porque contribuye a 
la realización del bien jurídico protegido que es la comunidad, 
en el derecho común ius commune se protege el derecho a la 
vida misma, es decir. el mero hecho de su existencia; Así, la vida 
como bien jurídico está protegida por la constitución y por ello 
el Estado de derechos y justicia debe proteger y castigar todas las 
acciones que amenacen la vida. En otras palabras, es deber del 
Estado rastrear, investigar, condenar, sancionar y tomar acciones 
contra estas conductas violatorias de los derechos humanos. Es 
deber del Estado garantizar siempre que todos los atentados 
contra la vida sean reconocidos, condenados y castigados, 

mailto:revista.nullius%40utm.edu.ec?subject=
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/legalcode.es
https://doi.org/10.33936/nullius.v6i2.7971


revista.nullius@utm.edu.ec Vol. 6, Núm. 2 (154-166): Julio-Diciembre, 2025 DOI: 10.33936/nullius.v6i2.7971

161 Nullius: Revista de pensamiento crítico en el ámbito del Derecho

e-ISSN 2737-6125Revista de pensamiento crítico en el ámbito del Derecho

https://revistas.utm.edu.ec/index.php/revistanullius

no sólo como un derecho objetivo, es decir. establece una 
obligación jurídica encaminada a corregir los efectos causados ​​
por la sociedad causas de muerte, sino también como un derecho 
subjetivo propio de cada persona, (Grijalva, 2022).

En resumen, el papel del Estado y sus instituciones es 
principalmente impedir que crímenes que ponen en peligro la 
vida; queden impunes y causen muerte. Además, el derecho a 
la vida forma parte del ius cogens, por lo que la inviolabilidad 
de la vida es una norma imperativa e inmutable del derecho 
internacional general, consagrada como un valor y un bien 
trascendente para la comunidad nacional e internacional. Si esta 
vida se cataloga como parte del ius cogens, debe entenderse 
que para su protección efectiva es necesario activar todos 
los instrumentos y mecanismos nacionales e internacionales, 
incluido el deber de todos los Estados de perseguir eficazmente 
todas las acciones que violen este derecho y castigar, quienes 
las realicen, siempre con el objetivo de evitar la impunidad, y 
prevenir y erradicar actividades que violen el derecho a la vida. 
Así, para el orden de los Estados, la vida tiene la obligación erga 
omnes de protegerla contra todas las situaciones y en todo lugar 
del territorio del Estado.

La Corte Constitucional advierte que siendo la inviolabilidad 
de la vida un derecho protegido por los principios contenidos 
en la Constitución, los Tratados internacionales de Derechos 
Humanos y el ius cogens, es deber del Estado garantizar este 
derecho en todas sus dimensiones y asegurar que, en el incidente 
de amenaza o denuncia, la acción es evaluada y sancionada como 
tal, considerando los efectos traumáticos que esta acción dañina 
provoca en la comunidad y la sociedad. 

10. Acción extraordinaria de protección en justicia indí-
gena 

La Procuraduría General del Estado (PGE) considera que es obvio 
que se trata de un problema derivado de la propiedad colectiva y 
del territorio, y la Corte Constitucional ya analizó este derecho y 
reconoció que en el nuevo marco constitucional se deben proteger 
los derechos de los pueblos indígenas en función de su arraigo 
en el territorio. También hace referencia a la jurisprudencia de 
la Corte Constitucional y de la Corte Americana de Derechos 
Humanos respecto del derecho a la propiedad colectiva. PGE 
cree que es necesario analizar exhaustivamente las decisiones 
tomadas y proteger los derechos de todos los miembros de la 
comunidad, (Corte Constitucional, 2021). 

Por consiguiente, sugiere que debería aprovechar esta 
oportunidad para desarrollar la naturaleza y el alcance del 
derecho fundamental de modo que sea compatible con la norma 
constitucional. El artículo 171 de la (Constitución de la Republica 

del Ecuador, 2008) dice que las autoridades de los pueblos, 
pueblos y naciones indígenas ejercen funciones judiciales en 
su ámbito territorial con base en las tradiciones ancestrales y 
su propia legislación y aseguran su participación y decisiones 
de las mujeres. Las autoridades aplican sus propias normas 
y procedimientos para resolver sus conflictos internos, que no 
violan la constitución ni los derechos humanos reconocidos en 
documentos internacionales, basadas en tradiciones ancestrales 
y en el derecho propio o consuetudinario, según su extensión 
territorial, asegurando la participación y toma de decisiones 
de las mujeres. Las autoridades aplican sus propias normas 
y procedimientos para resolver sus conflictos internos, que no 
violan la constitución ni los derechos humanos reconocidos en 
tratados internacionales. 

Sin embargo, no se puede invocar el derecho personal o 
consuetudinario para justificar o castigar violaciones de los 
derechos de las mujeres.” Los derechos colectivos brindan a las 
comunidades indígenas la capacidad de proteger su existencia 
como grupo y su autonomía. “y también en relación con otros 
individuos y grupos externos sobre sus propios miembros”, 
(Granja, 2025). 

Además, la Corte de Derechos Humanos de Estados Unidos este 
tribunal dijo que la propiedad de las tierras comunales es ajena a 
la dimensión colectiva de la respectiva ciudad o lugar. Pertenece 
a las personas que conforman el ciudades o comunidades antes 
mencionadas. Por lo tanto, el derecho colectivo de la comunidad 
sobre la propiedad comunitaria y los derechos de los miembros 
individuales - es también un límite parcial a las decisiones que 
los representantes de la comunidad pueden tomar sobre la tierra, 
lo que garantiza la continuación de su comunidad. carácter que, 
según la cosmovisión indígena, también forma parte del derecho 
a la propiedad colectiva en disputa, se resolvió la división del 
ejido entre los 66 familiares investigados “socios activos” de 
la tierra como se confirma en los párrafos 98 y 98. 99 de esta 
decisión.

11. Análisis de las sentencias 

Frente al análisis de las 4 sentencias escogidas, de los años 2010, 
2012, 2020 y 2021, en relación a estas se puede destacar a la 
más emblemática a nivel internacional y resuelta por la Corte 
Interamericana de los Derechos Humanos es la de Sarayaku, 
donde existió múltiples violaciones a los Derechos Humanos a 
una población especifica indígena, la cual hasta la fecha el estado 
a totalidad no ha cumplido las disposiciones, la que se realizó un 
análisis profundo, (Minchalo, 2021). 

En el mismo sentido, el Relator Especial sobre la situación de 
los derechos humanos y las libertades fundamentales de los 

mailto:revista.nullius%40utm.edu.ec?subject=
https://doi.org/10.33936/nullius.v6i2.7971
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/legalcode.es
https://revistas.utm.edu.ec/index.php/revistanullius


Indígenas y Derechos Humanos: Evolución desde el 2000
Guerrero y Meléndez, 2025

e-ISNN 2737-6125

162Nullius: Revista de pensamiento crítico en el ámbito del Derechorevista.nullius@utm.edu.ec

Vol. 6, Núm. 2 (154-166): Julio-Diciembre, 2025 DOI: 10.33936/nullius.v6i2.7971

indígenas señaló, en sus observaciones emitidas en noviembre 
de 2010 sobre los avances y desafíos en la implementación de 
las garantías de la Constitución Política del Ecuador sobre los 
derechos de los pueblos indígenas, que el Estado debía “tomar 
en cuenta las propuestas hechas por CONAIE durante las mesas 
de diálogo, así como cualesquiera otras nuevas propuestas de 
reforma, incluyendo en relación con la Ley de Minería, la Ley de 
Recursos Hídricos, la Ley de Educación Intercultural Bilingüe, 
el Código Orgánico de Organización Territorial de Autonomía 
y Descentralización, y el Código Ambiental, con miras a llegar 
a acuerdos consensuados con los pueblos indígenas sobre estas 
y otras leyes, así como para reformar e implementar las leyes 
conforme a los derechos de los pueblos indígenas garantizados 
en la Constitución de 2008 yen los instrumentos internacionales 
de derechos humanos”.

Las Naciones Unidas, donde el informe del Relator Especial 
sobre la situación de los derechos humanos y las libertades 
fundamentales de los indígenas, James Anaya – Observaciones 
sobre los avances y desafíos en la implementaron de las garantías 
de la Constitución Política del Ecuador sobre los derechos de 
los pueblos indígenas. Así, por ejemplo, la Declaración de las 
Naciones Unidas sobre Derechos de los Pueblos Indígenas de 
2007 establece, en su artículo 1, “Los indígenas tienen derecho, 
como pueblos o como personas, al disfrute pleno de todos los 
derechos humanos y las libertades fundamentales reconocidos 
por la Carta de las Naciones Unidas, la Declaración Universal de 
Derechos Humanos y la normativa internacional de los derechos 
humanos”. El artículo 3.1 del Convenio No. 169 de la OIT 
dispone que: “Los pueblos indígenas y tribales deberán gozar 
plenamente de los derechos humanos y libertades fundamentales, 
sin obstáculos ni discriminación. Las disposiciones de este 
Convenio se aplicarán sin discriminación a los hombres y 
mujeres de esos pueblos”, (Calvache, 2024). 

En igual sentido, el Comité del PIDESC, en su Observación 
General No. 17 de noviembre de 2005, señaló expresamente 
que el derecho a beneficiarse de la protección de los intereses 
morales y materiales que correspondan por razón de las 
producciones científicas, literarias o artísticas también asiste 
a los pueblos indígenas en su calidad de sujetos colectivos y 
no únicamente a sus miembros como sujetos individuales de 
derechos Posteriormente, en su Observación General No. 21 
de 2009 el Comité interpretó que la expresión “toda persona” 
contenida del Pacto “se refiere tanto al sujeto individual como al 
sujeto colectivo. 

Además, otros instrumentos regionales como la Carta Africana 
de Derechos Humanos y de los Pueblos de 1986 prevén una 
protección especial de los derechos de ciertos pueblos tribales 
basada en el ejercicio de derechos colectivos, artículos de la 
Carta Africana de Derechos Humanos y de los Pueblos: Artículo 
20, que protege el derecho de los pueblos a la existencia y a la 
libre determinación; Artículo 21, que protege el derecho a los 
recursos naturales y a la propiedad de las tierras, Artículo 22, 
que garantiza el derecho al desarrollo En su jurisprudencia 

establecida, el tribunal señaló que las obligaciones derivadas del 
artículo 4 de la Convención Americana están relacionadas. al 
artículo 4, del mismo acuerdo.

De las obligaciones generales previstas en los artículos 1.1 y 2 
del Convenio se derivan obligaciones especiales, que pueden 
imponerse en función de la especial necesidad de protección 
del sujeto de derecho, ya sea por su estatus personal o por su 
situación especial. para encontrarte En algunos casos, han surgido 
circunstancias excepcionales que permiten justificar y analizar 
la violación del artículo 4 de la Convención en relación con 
personas que no murieron como consecuencia de las violaciones.

12. Entrevistas a lideres indígenas

12.1. Leónidas Iza

El Observatorio de los Derechos Humanos recibió información 
sobre la criminalización, detención arbitraria y posterior 
liberación del líder indígena y presidente de la Confederación 
de Pueblos Indígenas del Ecuador (CONAIE), Leónidas Iza 
Salazar, como parte del paro nacional indefinido organizado 
e iniciado por la CONAIE, quien ha sido un líder que destaca 
la defensa de los derechos humanos, que une a las naciones, 
pueblos, comunidades, centros y asociaciones indígenas del país 
y promueve los derechos de los pueblos indígenas y los derechos 
del país y las regiones, (García, 2021).

Fuerzas de defensa y policías arrestaron arbitrariamente a Iza 
Salazar en el sector Pasto Calle de Leónidas en la provincia de 
Cotopaxi temprano en la mañana, afirmando que fue una víctima 
de la vulneración de los derechos humanos por parte del Estado, 
si es verdad que un grupo de manifestantes que bloqueaban 
la Carretera Panamericana. No obstante, los funcionarios no 
emitieron una orden de arresto y se negaron a decir por qué 
arrestaron a Salazar. Posteriormente, agentes llevaron a Iza 
Salazar a un lugar desconocido en un vehículo desconocido. 
Durante las horas en que se desconocía el paradero de Iza 
Salazar, los familiares y representantes legales de Iza Salazar 
fueron informados que se encontraba en una unidad parpadeante 
en Quito. 

El Ministerio del Interior dijo en un comunicado oficial que la 
detención de Iza Salazar se llevó a cabo conforme a derecho y 
que se la acusa de “promover acciones encaminadas a la escalada 
de violencia y radicalización”, Leónidas Iza Salazar se presentó 
ante el juez de la Unidad Penal de Latacunga para una audiencia 
de competencia penal a través de videoconferencia. El juez 
resolvió que la detención fue legal y ordenó medidas alternativas 
a la prisión preventiva por el presunto delito de “paralización de 
la función pública” (artículo 346 del Código Orgánico Penal), 
por ser autor directo de Iza Salazar en ese momento, período 
de encuesta fiscal. El defensor de derechos humanos deberá 
presentarse dos veces por semana en la Fiscalía General y tiene 
prohibido salir del país hasta el 4 de julio de 2022, cuando está 
prevista la primera audiencia judicial, Iza Salazar fue liberado la 
madrugada del 15 de junio de 2022.

mailto:revista.nullius%40utm.edu.ec?subject=
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/legalcode.es
https://doi.org/10.33936/nullius.v6i2.7971


revista.nullius@utm.edu.ec Vol. 6, Núm. 2 (154-166): Julio-Diciembre, 2025 DOI: 10.33936/nullius.v6i2.7971

163 Nullius: Revista de pensamiento crítico en el ámbito del Derecho

e-ISSN 2737-6125Revista de pensamiento crítico en el ámbito del Derecho

https://revistas.utm.edu.ec/index.php/revistanullius

Para Iza calificó que la protesta legítima contra la precariedad 
laboral, el desempleo, los recortes presupuestarios y la garantía de 
los derechos de salud y educación, el aumento de la inseguridad 
y la violencia en muchas partes del país, la caída de los precios 
de los alimentos producidos por los agricultores y la imposición 
de la producción campesina, actividades extractivas, incluidas 
la minería y el petróleo, en territorios indígenas que violan los 
derechos colectivos de los pueblos y comunidades indígenas del 
país. 

Por lo tanto, el observatorio destaca que, desde el inicio de 
la huelga, las autoridades ecuatorianas han estigmatizado el 
movimiento y anunciado consecuencias legales para quienes 
deseen participar. Tras la detención de Iza Salazar, el presidente 
de la República del Ecuador, Guillermo Lasso, anunció en 
redes sociales el inicio de la supuesta “detención de los agentes 
psíquicos y materiales de actos de violencia” en relación con el 
paro, y agregó que “los ecuatorianos No podemos ser víctimas de 
un vandalismo que sólo quiere provocar el caos, calificando que 
su detención fue una represalia por su legal y legítima protesta 
social y defensa de los derechos de los pueblos, la tierra y el 
territorio indígenas.

12.2. Yaku Guartambel

Para el Dr. Yaku Pérez Guartambel, quien se considera nativo 
kichwa de Kañari, quien es Doctor en Derecho, ex presidente de la 
Confederación de Pueblos Kichwa del Ecuador (ECUARUNARI) 
desde 2016 y Coordinador General de la Coordinadora de Pueblos 
Indígenas Andinos (CAOI). Quien, destaca en la defensa de los 
derechos de la naturaleza y derechos humanos., es considerado 
presidente de la Federación de Organizaciones Indígenas del 
Azuay. El propuesto beneficiario manifestó que protegerá las 
fuentes de agua del “Río Blanco” contra su contaminación y 
desecación. De igual forma, trabajaría por los derechos de los 
pueblos indígenas y la Pachamama (Madre Naturaleza). Señaló 
que habría sido amenazado por sectores “promineros” por su 
postura contra la minería y la resistencia pacífica.

Luego de analizar los argumentos fácticos y jurídicos presentados 
por las partes, la comisión afirma que Yaku Pérez Guartambel, 
quien cuenta que la vulneración de los derechos humanos es 
una situación grave y urgente, porque su derecho a la vida y a 
la privacidad están amenazados con daños irreparables. Por lo 
tanto, de acuerdo con el artículo, donde se busca en instancias 
nacionales e internacionales se adopte las medidas necesarias 
para garantizar los derechos de Yaku Pérez Guartambel cómo 
son el derecho a la vida e integridad personal. Manteniendo 
con prioridad tomar las medidas necesarias y culturalmente 
apropiadas para garantizar que pueda continuar cumpliendo con 
sus deberes como defensor de derechos humanos sin amenazas, 

acoso o violencia en el desempeño de sus funciones, como 
acuerda los arreglos con el beneficiario y sus representantes e 
informar sobre las medidas tomadas para investigar los presuntos 
incidentes que dieron lugar a la adopción de esta resolución y así 
evitar que se repitan.

Cree que tomar las medidas necesarias y culturalmente 
apropiadas para garantizar los derechos innumerables en la CRE, 
continuar cumpliendo con sus deberes como defensor de derechos 
humanos, donde busca ya no ser amenazado, acosado o abusado, 
por los gobiernos de turno, acordar las medidas adoptadas con el 
beneficiario y sus representantes e informar sobre las gestiones 
adoptadas para investigar los presuntos hechos que dieron lugar 
a la adopción de la presente resolución y así evitar que se repitan. 

Discusión

El análisis realizado a partir de las entrevistas, la documentación 
jurídica y las fuentes académicas evidencia una evolución 
estructural de los movimientos indígenas del Ecuador, 
consolidando su papel como actores políticos y sociales 
determinantes en la defensa de los derechos humanos y 
colectivos. A lo largo de las últimas décadas, las organizaciones 
indígenas han logrado fortalecer su estructura institucional y 
construir instrumentos políticos propios orientados a canalizar 
sus demandas históricas. Este proceso muestra una transición 
desde la lucha por la tierra y el territorio hacia un ejercicio más 
amplio de la autodeterminación, con estrategias dirigidas tanto a 
la incidencia en la formulación de políticas públicas como a la 
judicialización de los derechos indígenas en el ámbito nacional 
e internacional.

Los resultados evidencian que la influencia del movimiento 
indígena en la configuración jurídica del país ha sido 
significativa, aunque marcada por tensiones y contradicciones. El 
reconocimiento constitucional de la plurinacionalidad, la justicia 
indígena y el derecho a la consulta previa responde a décadas 
de movilización y resistencia, pero su aplicación práctica aún 
enfrenta limitaciones derivadas de la falta de voluntad política, 
las presiones económicas y las debilidades institucionales. Las 
entrevistas y la revisión documental confirman que las barreras 
de acceso a la justicia, los recursos económicos insuficientes y 
la inestabilidad de las políticas públicas dificultan la realización 
efectiva de los derechos de los pueblos y nacionalidades 
indígenas, manteniendo una brecha entre el marco jurídico y la 
realidad cotidiana.

El examen de sentencias emblemáticas demuestra que las 
decisiones judiciales, tanto nacionales como internacionales, 
constituyen mecanismos determinantes para la rendición de 
cuentas y la reparación frente a las violaciones de derechos 
humanos y ambientales. Sin embargo, la efectividad de estas 

mailto:revista.nullius%40utm.edu.ec?subject=
https://doi.org/10.33936/nullius.v6i2.7971
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/legalcode.es
https://revistas.utm.edu.ec/index.php/revistanullius


Indígenas y Derechos Humanos: Evolución desde el 2000
Guerrero y Meléndez, 2025

e-ISNN 2737-6125

164Nullius: Revista de pensamiento crítico en el ámbito del Derechorevista.nullius@utm.edu.ec

Vol. 6, Núm. 2 (154-166): Julio-Diciembre, 2025 DOI: 10.33936/nullius.v6i2.7971

resoluciones depende de la capacidad estatal para implementar 
las medidas ordenadas, así como de la existencia de políticas 
sostenidas de reparación integral y fortalecimiento institucional. 
En este sentido, el avance jurídico logrado por los movimientos 
indígenas contrasta con los desafíos persistentes en la ejecución 
de las sentencias y en el cumplimiento de los compromisos 
internacionales asumidos por el Estado.

La comparación con estudios previos permite reafirmar 
que, aunque el movimiento indígena enfrenta procesos de 
fragmentación interna, dicha diversidad no implica debilidad, 
sino una estrategia de adaptación frente a contextos políticos 
cambiantes. Esta pluralidad de enfoques ha permitido mantener 
presencia y capacidad de incidencia en distintos escenarios, 
combinando la movilización social, el litigio estratégico y la 
participación política institucional como vías complementarias 
de defensa de los derechos colectivos. Tal dinámica reafirma 
el carácter plurinacional y democrático del movimiento, que 
ha sabido reconfigurarse sin perder sus objetivos históricos de 
justicia, dignidad y reconocimiento.

Durante el desarrollo del estudio se reconocieron limitaciones 
inherentes al enfoque cualitativo utilizado. El número reducido 
de entrevistas y la dependencia de fuentes documentales 
restringen la posibilidad de generalizar los resultados, aunque 
garantizan una visión profunda y contextualizada del fenómeno. 
A ello se suma la variabilidad política del periodo analizado, que 
condiciona la formulación e implementación de políticas hacia 
los pueblos indígenas y genera continuas reconfiguraciones en su 
relación con el Estado. Pese a estas limitaciones, la triangulación 
de fuentes y la consistencia interpretativa de los resultados 
ofrecen un panorama sólido sobre la efectividad de los derechos 
colectivos y los mecanismos de protección jurídica.

Los hallazgos obtenidos aportan a la comprensión del 
constitucionalismo intercultural y del pluralismo jurídico 
vigente en el Ecuador, al evidenciar que los movimientos 
sociales constituyen una fuente viva de transformación del 
derecho y de redefinición del Estado. En el plano práctico, se 
destaca la necesidad de consolidar políticas públicas orientadas 
a garantizar el acceso efectivo a la justicia, la consulta previa, 
la reparación integral y la protección del territorio frente a 
actividades extractivas. La institucionalización de mecanismos 
de seguimiento y cumplimiento de sentencias se presenta como 
una condición indispensable para superar la brecha entre el 
reconocimiento formal y la materialización de los derechos 
indígenas.

Los resultados también implican un llamado a fortalecer la 
gobernanza intercultural y la participación directa de los pueblos 
y nacionalidades en los procesos de decisión pública. Resulta 
fundamental avanzar hacia una relación colaborativa entre la 
justicia ordinaria y la justicia indígena, basada en el respeto 
mutuo, la coordinación institucional y el diálogo de saberes. 
Solo desde esta perspectiva será posible construir un modelo de 
Estado verdaderamente plurinacional, incluyente y respetuoso de 
la diversidad cultural y jurídica del país.

Finalmente, esta investigación abre nuevas oportunidades 
para futuros estudios orientados a profundizar en la relación 
entre extractivismo, derechos ambientales y autonomía 
territorial. También resulta pertinente ampliar el análisis hacia 
las dimensiones de género dentro del movimiento indígena, 
examinando el papel de las mujeres en los procesos de liderazgo, 
defensa de derechos y sostenimiento comunitario. Abordar estos 
temas desde enfoques comparativos y participativos permitirá 
fortalecer la comprensión de los movimientos indígenas como 
actores fundamentales en la consolidación de una democracia 
intercultural y en la construcción de un Estado social de derechos 
en el Ecuador contemporáneo.

Conclusiones

El movimiento indígena en el Ecuador, históricamente 
organizado en defensa de los derechos colectivos, territoriales 
y culturales, ha mantenido una posición crítica frente a modelos 
económicos y políticos de carácter excluyente. Aunque en ciertos 
períodos existieron afinidades programáticas con proyectos 
gubernamentales que anunciaban transformaciones estructurales 
y un rechazo explícito al neoliberalismo, tales coincidencias 
no se consolidaron en una alianza estable. Por el contrario, se 
observaron procesos de criminalización de la protesta social y 
judicialización de líderes y defensores de derechos humanos, 
lo que evidencia tensiones persistentes entre el Estado y los 
movimientos indígenas respecto de la realización efectiva de los 
derechos fundamentales.

Diversas organizaciones indígenas optaron por impulsar su 
participación política a través de mecanismos institucionales, lo 
que se tradujo en la creación de un instrumento político propio 
orientado a la representación de las demandas históricas de 
los pueblos indígenas. Paralelamente, otras organizaciones y 
liderazgos decidieron preservar márgenes de autonomía frente 
a esa estructura, priorizando agendas territoriales, ambientales 
o sectoriales específicas. Estas dinámicas han generado 
episodios recurrentes de fragmentación interna que inciden en 
la capacidad de articulación y en la proyección unificada de sus 
reivindicaciones; sin embargo, también reflejan la diversidad 
organizativa y la pluralidad de estrategias presentes al interior 
del movimiento indígena.

Aun cuando se constatan distancias y desacuerdos de naturaleza 
programática, se mantiene una convergencia sustantiva en 
torno a la defensa de los derechos humanos de las comunidades 
indígenas, la protección de los territorios ancestrales y la 
exigencia de respeto a la autodeterminación. Los resultados de 
este estudio permiten sostener que las rupturas más profundas 
emergen cuando la oposición al neoliberalismo debe traducirse 
en propuestas de gobierno concretas y en políticas públicas 
específicas. En este tránsito, se reconfiguran alianzas, se 
reordenan prioridades y se tensionan las relaciones entre distintas 
corrientes del movimiento indígena, sin que ello implique una 
renuncia a sus principios fundamentales de justicia, dignidad y 
Buen Vivir.

mailto:revista.nullius%40utm.edu.ec?subject=
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/legalcode.es
https://doi.org/10.33936/nullius.v6i2.7971


revista.nullius@utm.edu.ec Vol. 6, Núm. 2 (154-166): Julio-Diciembre, 2025 DOI: 10.33936/nullius.v6i2.7971

165 Nullius: Revista de pensamiento crítico en el ámbito del Derecho

e-ISSN 2737-6125Revista de pensamiento crítico en el ámbito del Derecho

https://revistas.utm.edu.ec/index.php/revistanullius

En el plano académico continúa abierto el debate sobre el dilema 
transcultural de los pueblos indígenas, particularmente en 
relación con los desafíos que supone articular su cosmovisión, 
sus formas propias de organización y sus lógicas de decisión 
colectiva con estructuras estatales y formatos institucionales 
ajenos. En este escenario adquiere centralidad la resistencia al 
extractivismo: mientras el Estado presenta la minería metálica a 
gran escala como una estrategia clave para afrontar los retos de 
una economía postpetrolera, los pueblos indígenas la perciben 
como prolongación de la lógica extractivista y como una amenaza 
a la integridad de sus territorios, a la soberanía alimentaria y a la 
continuidad de sus modos de vida.

La lucha del movimiento indígena se mantiene vigente 
precisamente porque cuestiona estas estrategias y la tendencia 
a calificar la movilización social en calles y carreteras como 
expresión de anarquía o como presión ilegítima sobre las 
autoridades. Para las organizaciones y comunidades indígenas, la 
protesta es una forma legítima de participación política, de control 
social del poder público y de defensa de derechos reconocidos en 
el ordenamiento constitucional e internacional. En este sentido, 
la acción colectiva sigue siendo un instrumento imprescindible 
de resistencia, negociación y afirmación identitaria.

Uno de los ejes estructurales del conflicto analizado se 
relaciona con la política agraria y la distribución de los recursos 
productivos. Los actores indígenas han insistido en la necesidad 
de una política agrícola que priorice la redistribución de la tierra 
y el agua, y que promueva de manera efectiva la producción de 
pequeña y mediana escala, vinculada a economías comunitarias y 
formas de vida rurales. No obstante, las políticas implementadas 
han mantenido, en buena medida, una orientación favorable a 
los grandes productores, sin que se adviertan transformaciones 
profundas en la estructura de la propiedad ni en las condiciones 
de la ruralidad. De allí que, a pesar de los conflictos y resistencias 
que pueden generar las medidas redistributivas, se sigan 
considerando imprescindibles avances sustantivos para enfrentar 
la pobreza rural y sentar las bases de un modelo de desarrollo 
más justo, sostenible e intercultural.

En síntesis, los hallazgos de este estudio permiten responder 
a la pregunta de investigación planteada, al evidenciar que el 
movimiento indígena ha incidido de manera significativa en 
la configuración normativa y jurisprudencial de los derechos 
humanos y colectivos, aunque dicha incidencia no siempre se 
ha traducido en una efectividad plena en el territorio y en la vida 
cotidiana de las comunidades. Esta tensión entre reconocimiento 
formal y realización material se observa tanto en las dinámicas 
de movilización social como en el uso de acciones judiciales a 
nivel nacional e internacional, y se proyecta como un campo 
abierto para futuras investigaciones sociojurídicas orientadas a 

evaluar el impacto real de las decisiones judiciales, las políticas 
públicas y las estrategias organizativas de los pueblos indígenas 
en el Ecuador contemporáneo.

Conflicto de intereses

Los autores declaran no tener ningún conflicto de interés.

Referencias bibliográficas

Acosta, A. (2014).  Plurinacionalidad: Democracia en la 
diversidad. Abya-Yala.

Andrade, J. (2023). Tensiones políticas entre el movimiento 
indígena y los gobiernos de turno en el Ecuador. Revista 
de Estudios Políticos, 15(2), 45–68.

Becker, M. (2008). Indigenous movements and left governments 
in Latin America. Rowman & Littlefield.

Calvache, P. (2024). Consulta previa y pueblos indígenas: 
desafíos en la aplicación del Convenio 169 de la 
OIT. Revista Jurídica Intercultural, 12(1), 85–110.

Chiliquinga, M. (2020). Responsabilidad civil y derechos de 
los pueblos indígenas. Revista Ecuatoriana de Derecho 
Civil, 9(1), 101–130.

Constitución de la República del Ecuador. (2008). Registro 
Oficial 449.

Corte Constitucional del Ecuador. (2010).  Sentencia sobre 
el Pueblo Indígena Kichwa “Unión Venecia” 
(Cokiuve). Quito: Corte Constitucional del Ecuador.

Corte Constitucional del Ecuador. (2020).  Sentencia sobre 
justicia indígena y derecho a la vida.  Quito: Corte 
Constitucional del Ecuador.

Corte Constitucional del Ecuador. (2021). Sentencia de acción 
extraordinaria de protección en materia de propiedad 
colectiva indígena.  Quito: Corte Constitucional del 
Ecuador.

Corte Interamericana de Derechos Humanos. (2011).  Caso 
Chevron vs. Ecuador. San José, Costa Rica.

Corte Interamericana de Derechos Humanos. (2012).  Caso 
Pueblo Indígena Kichwa de Sarayaku vs. Ecuador. 
Fondo y reparaciones. San José, Costa Rica.

Corte Interamericana de Derechos Humanos. (2015).  Caso 
Pueblo Maya Q’eqchi’ vs. Guatemala.  San José, Costa 
Rica.

Declaración de las Naciones Unidas sobre los Derechos de los 
Pueblos Indígenas. (2007). Naciones Unidas.

mailto:revista.nullius%40utm.edu.ec?subject=
https://doi.org/10.33936/nullius.v6i2.7971
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/legalcode.es
https://revistas.utm.edu.ec/index.php/revistanullius


Indígenas y Derechos Humanos: Evolución desde el 2000
Guerrero y Meléndez, 2025

e-ISNN 2737-6125

166Nullius: Revista de pensamiento crítico en el ámbito del Derechorevista.nullius@utm.edu.ec

Vol. 6, Núm. 2 (154-166): Julio-Diciembre, 2025 DOI: 10.33936/nullius.v6i2.7971

Declaración de contribución a la autoría según CRediT

Rubí Massiel Melendez Vega: Metodología, investigación, análisis formal, redacción-borrador original, redacción-
revisión y edición, redacción-borrador original, redacción-revisión y edición Gustavo David Guerrero Muñoz: Análisis 
formal, redacción-borrador original, redacción-revisión y edición, conceptualización, análisis formal, metodología, 
investigación.

Declaración Universal de Derechos Humanos. (1948). Naciones 
Unidas.

Espinoza, P., López, M., & Sánchez, R. (2021). 
Movilización indígena y protesta social en el Ecuador 
contemporáneo.  Revista de Ciencias Sociales, 28(4), 
233–260.

Freire, J. (2024). Movimientos indígenas, ONG y Estado: entre 
el apoyo y el abandono.  Revista Latinoamericana de 
Estudios Críticos, 6(1), 75–99.

García, F. (2021). Responsabilidad civil y casos emblemáticos de 
pueblos indígenas en América Latina [Tesis de maestría]. 
Universidad Andina Simón Bolívar.

Granja, G. (2025). Derechos colectivos y propiedad comunitaria 
en el derecho constitucional ecuatoriano. Revista Nullius, 
3(1), 115–140.

Grijalva, A. (2022). El derecho a la vida como norma de ius 
cogens en el constitucionalismo ecuatoriano.  Revista 
Foro, 21(2), 13–39.

Herrera, L. (2022). El movimiento indígena de Ecuador: de las 
sublevaciones al proceso político unitario  [Informe]. 
Centro de Estudios Sociales.

Hermosa Mantilla, H. (2013). Derechos colectivos y jurisdicción 
indígena en el Ecuador. Editorial Universitaria.

Ilaquiche, G. (2021). Participación del movimiento indígena de 
Cotopaxi en las protestas y movilizaciones sociales del 
Ecuador, octubre 2019. Lecciones y desafíos  [Tesis de 
grado]. Universidad Politécnica Salesiana.

Ilaquiche, R. C. (2021). El enfoque colectivo de los derechos 
humanos en la interpretación jurídica: un análisis integral 
del derecho.  Dilemas Contemporáneos: Educación, 
Política y Valores, 9(3), 1–18.

Lalander, R. (2012). Movimiento indígena y revolución 
ciudadana en Ecuador.  Íconos. Revista de Ciencias 
Sociales, 44, 113–129.

Lara, M., Torres, S., & Paredes, J. (2024). Métodos cualitativos en 
el análisis de los derechos colectivos indígenas [Informe 
de investigación]. Universidad Técnica de Manabí.

Larrea Maldonado, A. M., & Muñoz, C. (2000).  El 
movimiento indígena ecuatoriano: participación y 
resistencia. CLACSO–FLACSO.

Macas, L. (2001). La lucha del movimiento indígena del 
Ecuador. Boletín ICCI–RIMAY, 37, 5–18.

Martínez, A. M. (2018). Discursos del movimiento indígena 
ecuatoriano en contextos de protesta. Revista Andina de 
Ciencias Sociales, 10(2), 89–120.

Minchalo, M. B. (2021).  El contrapunto en las plataformas 
digitales: análisis comparativo de contenidos en 
Facebook entre la Secretaría Nacional de Comunicación 
y la CONAIE durante el Paro Nacional [Tesis de grado]. 
Universidad Politécnica Salesiana.

Muñoz, M. D. (2025).  Los derechos de la naturaleza y los 
derechos humanos de las comunidades indígenas 
afectados por el extractivismo en el Ecuador  [Tesis de 
maestría]. Universidad San Gregorio de Portoviejo.

Narcisa de Jesús Requelme, C. J. (2024).  Pueblo Kayambi: 
planes de vida comunitarios, derecho a la tierra y al 
territorio [Informe]. Universidad Politécnica Salesiana.

Organización Internacional del Trabajo. (1989).  Convenio 
169 sobre pueblos indígenas y tribales en países 
independientes.

Romero, A. B. (2023). El tratamiento mediático del movimiento 
indígena como actor político en Ecuador y Bolivia. Revista 
Comunicación y Política, 9(1), 55–80.

Ruales, R. (2021).  Análisis de contenido de la plataforma 
digital del diario La Prensa referente a la lucha de la 
CONAIE por los derechos indígenas, junio–noviembre 
de 2019  [Tesis de grado]. Universidad Nacional de 
Chimborazo.

Sánchez, M. I. (2022). Conflictos socioambientales y 
movimientos indígenas en los Andes.  Revista de 
Sociología del Derecho, 14(3), 201–229.

Veintimilla, R. (2022). La utopía de los derechos humanos en 
un Estado de derechos: paro nacional en Ecuador 2019–
2022 [Ponencia]. FLACSO Uruguay.

Vélez, J. A. (2024). Interculturalidad en el derecho ecuatoriano: 
avances y desafíos. Revista Reicomunicar, 8(1), 33–52.

Vely, F. (2023). Método etnográfico y criminología: La utilidad 
del peritaje antropológico.  Revista Antropología y 
Derecho, 5(2), 145–150.

mailto:revista.nullius%40utm.edu.ec?subject=
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/legalcode.es
https://doi.org/10.33936/nullius.v6i2.7971

	_Hlk211767273
	_Hlk211767129
	_Hlk211767327

